
Cos’è lo yin e lo yang? E il wu-wei? E il Tao?

Questi concetti orientali così dif-fusi e con-fusi   
nel mondo occidentale...

cercheremo di chiarire stereotipi e archetipi, partendo  
dalla sperimentazione con il corpo 

e attingendo alle fonti antiche...e non solo.

 

Tutto scorre, “panta rei”.
Così diceva Eraclito, il presocratico del secolo V a.c. il cui 
pensiero sembra trovare un sua coincidenza con il pensie-
ro taoista estremo orientale. L’Occidente ha messo in rela-
zione la concezione eraclitea del movimento con il nucleo 
dell’universo filosofico taoista che è, appunto, il movimento, 
o flusso.
La vita è movimento, e quando questo movimento s’ inter-
rompe, la vita stessa si ferma. Come un fiume morente le cui 
acque non esprimono più la forza viva della vita, ci si avvia 
verso una stagnazione energetica.
Nulla esiste prima o dopo  questo scorrere della vita: le gran-
de domande metafisiche occidentali (esiste Dio? C’è una 
vita al di là della morte? L’anima e il corpo sono separati?) 
sono sospese, e lo sguardo è tutto rivolto al gioco interno del 
vivere, collettivo e individuale.
In questo gioco c’è un elemento dinamizzatore che è intrin-
seco alla vita stessa: si chiama “dualità”, o “polarità”, o...
yin-yang.
Originariamente, il taoismo applicò questi due termini – che 
formano un insieme semantico  di natura filosofica, poi ap-
plicato a tutte le discipline del sapere – a un fenomeno fisico 
concreto: lo yin è la parte all’ombra di una collina, lo yang la 
parte al sole della stessa collina. 
È facile rendersi conto come questa immagine rovesci e fac-
cia  a pezzi qualsiasi pretesa di assolutismo: la parte yin non 
è mai la stessa, e passa ad essere la parte yang seguendo il 
ciclo solare. Così come disse appunto Eraclito: 
Nessuno si bagna due volte nello stesso fiume.
Troppo spesso noi occidentali abbiamo interpretato questa 
polarità yin-yang secondo i nostri pregiudizi morali o cultu-
rali: facendola diventare una coppia di opposti anzichè di 
complementari, secondo un’ interminabile lista che inizia 
con le parole “bene-male”, per poi proseguire con maschio-
femmina, luce-tenebre ecc.
D’altra parte, la forte carica esotica del taoismo in Occiden-

te, affascinando migliaia di intellettuali e di persone, ha fatto 
sì che si interpretasse questo pensiero attraverso una sor-
ta di mitizzazione, dove taoismo è buono e cristianesimo è 
cattivo. O: buddismo buono cristianesimo cattivo. Sotto l’in-
fluenza di questo acriticismo, il tai chi chuan -questa ginna-
stica cinese che vuole essere più di una semplice ginnastica 
– è diventato una delle arti marziali o esercizi fisici orientali 
più di moda nel mondo, dalla California new age alla vecchia 
Europa. Il taichi, da “tesoro conservato all’interno di poche 
famiglie cinesi”, si è trasformato in poco più di un secolo nel-
la forma di ginnastica orientale più popolare in Occidente. 
Plessner1 ritiene che l’uomo, in generale, adotti una triplice 
posizione vitale nel mondo: vive come corpo, perchè il suo 
corpo è un organismo fisico totale; vive nel corpo, come spi-
rito che domina e rappresenta il corpo; vive fuori del corpo, 
come osservatore critico che prende le distanze da se stes-
so e dall’insieme della realtà.
Forse in questa concezione risiede il successo paradossale 
della pratica del tai chi: non considera il corpo come una 
macchina da lavoro (come nelle società dei nostri genito-
ri e dei nostri nonni); non lo considera come un oggetto di 
bellezza che non deve invecchiare mai, da sottoporre ad 
interminabili operazioni di lifting ginnici (come, sempre più 
spesso, nella nostra società, dove “fare sport” è un imperati-
vo categorico); e nemmeno lo considera come un involucro 
mortale che racchiude l’anima immortale (come nell’eredità 
del platonismo cristiano).
La pratica del tai chi, attraverso il lavoro del rilassamento e 
della lentezza, o della forza esplosiva, o della respirazione 
e  concentrazione, suggerisce il vero e contraddittorio luogo 
del corpo: un croce-via di percorsi in cui  si sta dentro il cor-
po organico con la massima coscienza;  si esce dal corpo 
nella percezione e osservazione mentale; e si attraversa il 
corpo per mezzo di ogni intensità emozionale. Tutto questo 
la cultura cinese lo chiama: energia, polarità, non-azione, 
meridiani...Essenzialmente, un mappa geografico dove si 
alternano i paesaggi più diversi,  e dove la percezione del 
proprio corpo diventa l’espressione di tutto l’essere.
Un luogo di domande, più che di risposte.

Marina De Franceschi 
si è laureata in Lettere e Filosofia 

all’Università di Padova con tesi sulla filosofia orientale.
Insegna Tai Chi Chuan da più di 20 anni.

1	 Helmut Plessner (1892-1985), medico e filosofo tedesco.

p e r c o r s i  c u l t u r a l i  1 0 / 1 1

I T A L I A N O
E O I  A L M E R Í A

LEZIONE DI TAI CHI CHUAN

CORPO, QUIETE, MOVIMENTO
Marina De Franceschi


